
Wir sprechen oft in einer eher distanzierenden Absicht von „Kirche als
Institution“ – und meinen das dann im Unterschied zu „Kirche als
Gemeinschaft“ oder „Kirche als Volk Gottes“. Mir scheint diese Unterscheidung
dem Phänomen Kirche nicht gerecht zu werden. Wenn ich die
Apostelgeschichte richtig lese, dann erzählt sie vielmehr, wie aus der Spannung
von individueller Berufung und Tradition die Kirche überhaupt erst entsteht,
und zwar dadurch, dass das Element „Institution“ von Anfang an dabei
mitwirkt.

Ich unterscheide zwischen „Institution“ und „Organisation“. Der Soziologe
Heinz Bude schreibt: „Organisationen werden verändert und können im
Prinzip abgeschafft werden, Institutionen wandeln sich und kehren immer
wieder.“ Beispiel Familie: Organisationensformen von Familie können sich
verändern – Clan, Kleinfamilie, monogam, polygam –, aber als gesellschaftliche
Institution kehren sie immer wieder. Beispiel Schule: Deren
Organisationsformen können sich verändern, aber Lehrer-Schüler-Verhältnisse
und Schulen wird es auf die eine oder andere Weise immer geben.

Das gilt auch für Religionen, in besonderem Maße für die christliche Religion:
Ordinariate werden kommen und gehen, aber die Kirche als Institution wird
bleiben. Sie ist notwendig, um Verfahren für Konflikte bereitzstellen. Sie ist
notwendig für den Schutz vor dem Autoritarismus der Charismatiker; denn die
neigen dazu, aus sich selbst und aus ihrer individuellen Berufung heraus, ohne
Dialog mit den anderen, Gefolgschaft zu fordern. Institution ist notwendig für
die Entwicklung von theologischen Kriterien, durch die sich eine kanonische
Tradition bilden kann. Die „Heilige Schrift“ ist nicht zuletzt Ergebnis eines
Prozesses der Unterscheidung und Entscheidung. Ohne Kirche als Institution
gäbe es keine Heilige Schrift. Sie hätte sich auch nicht durch 20 Jahrhunderte
gehalten.

Ohne Institution geht es nicht
Kirche war von Anfang an immer auch „Institution“. Das muss kein Nachteil
sein, schließlich bieten Institutionen nicht zuletzt Schutz vor Willkür und
autoritärem Gehabe – auch in religiösen Fragen.

Von P. Klaus Mertes



Individuelle Berufung
Auch die großen Ordensgründer, allesamt große Charismatiker, mussten ihr
Verhältnis zur Institution klären, um nicht „vergeblich“ zu laufen. Bei Ignatius
beginnt der Weg mit individuellen mystischen Einsichten sowie dem Wunsch,
so wie Franziskus und Dominikus zu leben, genauer: so zu leben, wie er sich
vorstellte, dass Franziskus und Dominikus lebten. Er scheiterte mit diesem
Vorhaben an der kirchlichen Autorität. Sie warf ihn aus Jerusalem hinaus und
steckte ihn in Alcalá ins Inquisitionsgefängnis.

In diese Zeit fällt seine Erkenntnis, dass er studieren muss. Er würde
„vergeblich laufen“ und „den Seelen“ gerade nicht „helfen“ können, wenn er
sich bloß auf seine individuelle Berufung beziehen würde, den „Seelen zu
helfen“. Er musste seine persönliche Berufung anschlussfähig machen an die
Philosophie – das bedeutet nicht zuletzt: an den Dialog – und an die
gesamtkirchliche Tradition. Auch Franziskus und Dominikus mussten solche
Wege gehen. Die neuen Erkenntnisse auf dem Weg, den sie für die Institution
öffneten, waren eben gerade nicht ein Verrat am ursprünglichen Charisma,
sondern dienten der Lebendigkeit über den Tod der Gründer hinaus.

Persönliches Charisma
Ich erlebe das heute noch: In Berlin bin ich zuständig für eine
Wohngemeinschaft, in der Schutz suchende Menschen gastfreundlich
aufgenommen werden. Sie wurde von einem Mitbruder gegründet, der
innerhalb des Ordens sehr ausgeprägt ein persönliches Charisma lebte und
leben durfte. Die Wohngemeinschaft trug viele geistliche Früchte, nicht zuletzt
die Bewegung der „Exerzitien auf der Straße“. Der Gründer weigerte sich
immer, die Wohngemeinschaft als „Institution“ zu bezeichnen. Er verstand
sich als Bruder aller, die mit ihm zusammen wohnten und die
Wohngemeinschaft bildeten.



Vor drei Jahren starb er nach langer und schwerer Parkinson-Erkrankung und
rückblickend stellte sich heraus: Er wollte nie eine Institution gründen, hat
aber eine gegründet – und der Orden als Institution übernimmt nun die
Verantwortung dafür. Er ist eben nie nur seiner individuellen Berufung gefolgt.
Und zweitens: Er wollte Bruder unter Brüdern sein, aber er war ein Patriarch,
die unhinterfragte Autorität. Auch die lässt sich nachträglich nur dadurch
ersetzen, dass in der Gemeinschaft Leitungsstrukturen eingerichtet werden.
Auch das macht jetzt der Orden. Ohne Institution geht es eben nicht.

P. Klaus Mertes SJ
ist Philosoph, Theologe und Superior der Jesuitenkommunität in Berlin-
Charlottenburg sowie Redaktionsmitglied der Kulturzeitschrift Stimmen der
Zeit.


